
Portada: Alberto Cantino, Charta del navicare per le isole 
novamente trovate in la parte dell’India, Ms., 1502-1505, 
Modena, Biblioteca Estense Universitaria, detalle. Fotografía 
ver https://www.gallerie-estensi.beniculturali.it/biblioteca-
estense-universitaria/cataloghi/carte-geografiche/carta-del-
cantino/

NÚMERO

35
2018 

VO
L.

 X
XI

I
EN

SA
YO

S.
 H

IS
TO

RI
A

 Y
 T

EO
RÍ

A
 D

EL
 A

RT
E

Instituto de Investigaciones Estéticas, 40 años * Sobre el IIE

ARTÍCULOS Aurelio Horta Lo real maravilloso americano: justeza de un 

concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019 * 

María Soledad García Maidana Procesos contemporáneos de investigación 

en historia y teoría del arte * Christoph Singler Descomposición, 

recomposición: para una historia del fragmento y el collage en las 

artes de América Latina * Mariana Meneses Muñoz Conocimiento en 

tránsito: imágenes y discursos en torno a las plantas medicinales de la 

India durante la segunda mitad del siglo XVI * Juliana Pérez González 

El espectáculo público de las “maquinas parlantes”. Fonografía en São 

Paulo, 1878-1902

NÚMERO

35
VOL. XXII

2018 

ENSAYOS
HISTORIA Y TEORÍA DEL ARTE

ISSN 1692-3502

FACULTAD DE ARTES 
UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA
SEDE BOGOTÁ

Instituto de
Investigaciones 
Estéticas4 0años



E N S A Y O S
H I STOR IA Y  TEORÍA DE L  ARTE



Catalogación en la publicación 
Universidad Nacional de Colombia

Ensayos: Historia y teoría del arte.− Bogotá: Universidad Nacional de 
Colombia. Facultad de Artes. Instituto de Investigaciones Estéticas, 1993−
v. : il.
Semestral
ISSN: 1692−3502
1. Artes − publicaciones seriadas

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, FACULTAD DE ARTES 
UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA, SEDE BOGOTÁ

EDITOR
EGBERTO BERMÚDEZ
Universidad Nacional de Colombia

COMITÉ EDITORIAL
ENRIQUE CÁMARA DE LANDA
Phd. Universidad de Valladolid, 
Valladolid, España

JUAN PABLO GONZÁLEZ
Phd. Universidad Alberto Hurtado,
Santiago, Chile

FABIO RODRÍGUEZ AMAYA
Università degli Studi di Bergamo, 
Bergamo, Italia

RUBÉN SIERRA MEJÍA
Profesor Pensionado
Universidad Nacional de Colombia

ÁRBITROS DE ESTE NÚMERO
FABIO RODRÍGUEZ AMAYA
Università degli Studi di Bergamo, 
Bergamo, Italia

ARACELI GARCÍA CARRANZA
Biblioteca Nacional José Martí-Fundación 
Alejo Carpentier, La Habana, Cuba

PAOLA SABRINA BELÉN
Universidad Nacional de La Plata, La Plata, 
Argentina 

MARTHA TUPINAMBÁ DE ULLÔA 
Universidade Federal do Estado de Rio de 
Janeiro, Rio de Janeiro, Brasil

EFRAÍN SÁNCHEZ 
Academia Colombiana de Historia, Bogotá
 
CORRECCIÓN DE ESTILO
MAURICIO POMBO

DIAGRAMACIÓN
MARÍA VICTORIA GUERRA

ASISTENCIA EDITORIAL
GINA PAOLA CORTÉS

IMPRESIÓN
EDITORIAL KIMPRES S.A.S

PERIODICIDAD
SEMESTRAL

TÍTULO CORTO
Ens.hist.teor.arte

CORRESPONDENCIA
UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA
Cr. 30 No. 45−03
Edificio 314 Sindú
Instituto de Investigaciones Estéticas  
Bogotá D. C., Colombia 
insinve_bog@unal.edu.co

CORREO ELECTRÓNICO
revensa_farbog@unal.edu.co

DOI
10.15446/ensayos

PÁGINA WEB
Instituto de Investigaciones Estéticas 
www.iie.unal.edu.co/Numeros.html
Portal de Revistas UN
www.revistas.unal.edu.co/index.php/ensayo

INDEXADA Y RESUMIDA EN 
Citas Latinoamericanas en ciencias sociales

y humanidades (CLASE, UNAM)

DIALNET (Universidad de la Rioja)

Handbook of Latin American Studies (HLAS)

Hispanic American Periodicals Index (HAPI)

LATINDEX (UNAM)

Publindex Colciencias en Categoría C

Ulrich’s Periodicals Directory

Todos los contenidos de este número se encuentran bajo 
licencia Internacional Creative Commons Attribution 4.0 
(CC BY 4.0)



 

ENSAYOS.  
HISTORIA Y TEORÍA DEL ARTE

Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018
ISSN 1692−3502 
Ens.hist.teor.arte

Contenido

‘Instituto de Investigaciones Estéticas, 40 años’

Sobre el IIE

Artículos

Lo real maravilloso americano: justeza de un 
concepto en el septuagésimo aniversario de una 
poética 1949-2019
Aurelio Horta 

Procesos contemporáneos de investigación en 
historia y teoría del arte
María Soledad García Maidana

Descomposición, recomposición: para una historia 
del fragmento y el collage en las artes de América 
Latina
Christoph Singler

Conocimiento en tránsito: imágenes y discursos en 
torno a las plantas medicinales de la India durante la 
segunda mitad del siglo XVI
Mariana Meneses Muñoz

El espectáculo público de las “maquinas parlantes”. 
Fonografía en São Paulo, 1878-1902
Juliana Pérez González

POÉTICAS 
15

HISTORIA DEL 
ARTE

 43

ARTE
65

ARTE BOTÁNICO
93

MÚSICA 
109

5

7



A R T Í C U L O S



Aurelio Horta
aahortam@unal.edu.co

Profesor Titular en dedicación exclusiva del Instituto 
de Investigaciones Estéticas de la Universidad 
Nacional de Colombia, sede Bogotá. 
Doctor en Ciencias sobre arte. Coordinador de la 
Línea de Investigación en Poéticas Intertextuales 
del Doctorado en Arte y Arquitectura. Investigador 
Emérito del Sistema Nacional de Ciencia, Tecnología 
e Innovación [Colciencias]; y Líder del Grupo de 
Investigación: Poéticas Intertextuales: Arte. Diseño y 
Ciudad (Categoría ‘A’). De larga trayectoria docente 
en áreas de la lingüística, literatura y el arte en Cuba 
(1972-2000), Costa Rica (2000-2007). Entre sus 
libros se encuentran Coordenadas Carpenteri-
anas (1990); Las Vacaciones de Sísifo. Pre-textos 
carpenterianos de Arte (2001); Pensar el diseño 
(2004); Coloquios del Diseño. Disciplina. Pedagogía 
y Profesión (ed., y autor 2015) además de artículos, 
capítulos de libros y crítica. Cuenta con premios, dis-
tinciones y reconocimientos artísticos, de la cultura 
y académicos en Cuba, Venezuela, Islas Canarias, 
Costa Rica y Colombia. 

Recibido febrero 2018
Aceptado mayo 2018

Ens.hist.teor.arte
Aurelio Horta, "Lo real maravilloso americano: justeza 
de un concepto en el septuagésimo aniversario de una 
poética 1949-2019", Ensayos. Historia y teoría del arte, 
Bogotá, D. C., Universidad Nacional de Colombia, 
Vol. XXII, No. 35 (julio-diciembre 2018), pp. 15-41.

RESUMEN
Este trabajo propone una relectura de la teoría de lo real mara-
villoso americano de Alejo Carpentier (1904-1980) en su sep-
tuagésimo aniversario. Además del interés de revisión de su texto 
teórico en relación con las prácticas de las artes y la literatura, se 
planeta un análisis de sus lógicas y naturales disimilitudes con 
el realismo mágico, en tanto poética autónoma de excepción de 
la primera, en esa compleja construcción de la modernidad en 
América Latina en el siglo XX. 

PALABRAS CLAVE

Alejo Carpentier, poética, real maravilloso americano, teoría crí-
tica, cultura latinoamericana.

TITLE

The ‘real maravilloso americano’: adequacy of a concept on the 
seventieth anniversary of a poetic, 1949-2019 

ABSTRACT

On the occasion of its seventieth anniversary, this work pro-
poses a reexamination of the theory of the ‘real maravilloso 
americano’ of Alejo Carpentier (1904-80). Besides its interest 
of revising the text in relation to the practice of the arts and 
literature, it also examines its logical and natural dissimilitudes 
with ‘realismo mágico’ as an autonomous poetic of exception 
of the first theory, all within the complex construction of mo-
dernity in 20th century Latin America. 

KEYWORDS

Alejo Carpentier, poetics, real maravilloso americano, critical 
theory, Latin American culture.



ARTÍCULOS  POÉTICAS

[15] 

Lo real maravilloso americano: justeza 
de un concepto en el septuagésimo 
aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

En memoria de Andrea Esteban Hierro de Carpentier 'Lilia' (1913-2008) 
por su confianza, probada amistad y lección.

LINDE1

La metáfora continúa siendo el recurso más seguro para abordar el entreverado mapa 
geofísico, político y cultural de América Latina. Al cabo, el único mediante el cual se pueda 
interpretar sus apariencias de plenitud expresiva, dada esa pulsión innata del dialogismo 
latinoamericano con lo otro, su entereza simbólica, y esa extraversión propia de una facundia 
singular en sus distintivos modos de representar la realidad que distinguen sus poéticas.2

1  Según la Real Academia Española, el linde (Del lat. Limes, -itis). m.of.) asume tres acepciones: 
1. Dicho de dos territorios, de dos terrenos o de dos fincas: Estar contiguos. || 2. Término o fin de 
algo. || 3. Término o línea que separa unas heredades de otras. Diccionario de la lengua española. T 
8. Vigésimo Tercera Edición, 2014. En este particular asunto, la tercera definición ajusta y orienta 
de mejor manera el propósito del tema, si bien, los tres significados —contigüidad, término o línea 
intermedia de heredades— sintetizan una noción clave del Ser y la cultura de acá. 
2  En el Popol Vuh. Libro del Común de los Quichés rescatado por el lingüista español fray Francisco 
Ximénez en el siglo XVIII, inicia esa revelación de sensibilidad particular en la genésica de nuestras 
poéticas, y asiento del umbral consciente del pensamiento y carácter del hombre latinoamericano. 
Afirmaba Luis Cardoza y Aragón (1901-1992), que éste era un libro fundamental, así, “como la 
Biblia —agrega— es un conjunto de textos sagrados y profanos, con proporciones heroicas, en donde 
fermentan dioses, hombres y animales, en un ámbito mágico que envuelve el origen del mundo, del 
hombre y de los dioses. Mito, leyenda, historia: edades de la mente del hombre”. Adrián Recinos, 



[16] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

No pocos estudios e investigaciones reactivan este tema sobre cómo describir esa manera-
de-ser-y-representar de lo latinoamericano; sin embargo, una gran mayoría obvia el principio 
fundante de su cosmogonía, ese imaginario preliminar que filtra posteriormente el talante de sus 
ideas e ineludiblemente la impronta de una cultura. En este prólogo, entre otros varios, del Popol 
Vuh, Manuel Galich (1913-1984) apunta brevemente ciertas diferencias entre la Biblia y el Libro 
Común de los Quichés, recreando uno de esos tantos pasajes que valoren esas incipientes memorias 
de este inicial estadio civilizatorio del Nuevo Mundo encontrado. Citaba el prologuista, entonces:

En este instante la calavera lanzó un chisquete de saliva que fue a caer directamente en la pal-
ma de la mano de la doncella. Miróse ésta rápidamente y con atención la palma de la mano, 
pero la saliva de la calavera ya no estaba en su mano. Así es la cabeza de los grandes príncipes, 
la carne es lo único que les da una hermosa apariencia. Y cuando mueren, espántanse los hom-
bres a causa de los huesos. Así es también la naturaleza de los hijos, que son como la saliva y la 
baba, ya sean hijos de un señor, de un hombre sabio o de un orador3 (ver fig. 1).

Esos dicotómicos pares de ‘cuerpo / apariencia’, ‘hueso / muerte’ no sólo enuncian una 
cierta predisposición de sentido para revelar la esencia de la vida y la muerte, sino que infieren 
una imagen / idea de los sentidos de las palabras y conceptos, asegurando rasgos congénitos 
de una estirpe, que más tarde se reconocerán como potencia o aptitud simbólica e imaginario. 
El ensayista y dramaturgo refirió, asimismo, entre otras citas, algunas anticipaciones de valor 
estético en aquella comunidad de los quichés que tuvo como centro una de las principales 
ciudades de la cultura prehispánica, la suntuosa capital de Utatlán, de la cual describe:

[…] sus múltiples valores plásticos, en la gracia ingenua de muchas de sus narraciones, en la 
majestuosa grandeza de otras, en la magia portentosa, en su concepto animista de las cosas 
naturales, en la hondura de sus reflexiones, en la precisión con que traza el cuadro de la socie-
dad quiché y en el no disimulado orgullo de casta con que habla del origen superior y de la 
grandeza de la raza quiché, por sobre todas […]4

O sea, en el proceder y condición de una especie humana, que a su fusión y desaparición 
con el criollo ya muestra signos de peculiar notoriedad.

Con la llegada de la imprenta a América, y gracias al grabado en madera que se realizaba 
en España, llamado también ‘grabado en dulce’, los conquistadores conocieron de las artes 

Popol Vuh. Libro del Común de los Quichés, Colección Literatura Latinoamericana, La Habana: Casa de 
las Américas, 1975, p. xv.
3  Ibid., p. xviii.
4  Ibid., p. xx.



[17] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

FIGURA 1. Izq. Portada, Popol Vuh. Libro del Común de los Quiches, La Habana: Casa de las Américas, 1975. Der. 

Chicago, Newberry Library, Ms. Ayer 1515, Francisco Jiménez, Escolios a las historias…, https://www.newberry.org/

popol-vuh-wuj-online5

incisorias5 o pintaderas de los aztecas, mayas e incas. Estas consistían en sellos o rodillos de 
barro cocido para hacer estampados polícromos de telas, que también se usaron en la cerámica; 
y que, definitivamente, fue la técnica que dio a conocer esa simbología del trazo y la línea del 
dibujo azteca, así como de un tipo de escritura ideográfica que se utilizó en los códices como 
indicio de un hábil oficio del nativo y de su aptitud para las técnicas del grabado europeo.6

5  Manuscrito bilingüe de Francisco Ximénez, fraile dominico quien halló el documento cuando 
desempeñaba el curato de Santo Tomás Chichicastenago en los primeros años del siglo XVIII. 
6  Edgar Montiel, “Libros, grabado y memoria iconográfica”, en Oralidad: lenguas, identidad y memoria 
en América, 8 (1996), La Habana: UNESCO Regional Office for Culture for Latin America and 
the Caribbean, pp. 39-47. Se recomienda, además, con la intención de acercar e integrar al tema la 
visión colombiana, el excelente estudio de María del Pilar López y Laura Liliana Vargas Murcia, 
“La estampa en el período colonial”, en María del Pilar López Pérez (et al.), Historia del Grabado en 
Colombia, Bogotá: Planeta, 2009, pp. 11-61.



[18] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

Este imaginario que se resuelve entre lo connatural de creencias y actos vitales debió enfren-
tar en adelante una constante exigencia de cambios espirituales, materiales y de conducta entre 
los aborígenes, amén del que regía sus relaciones grupales. Una cuestión, que sus prácticas de 
subsistencia y comunicación acentuaron, a causa de una clara intuición de esta comunidad por 
resguardar una imagen de sí, de sus acciones y memoria. Asimismo, y prontamente, de una pre-
disposición musical y gráfica, por las que se conocen algunos de sus ritos, fiestas y gestualidades 
que, valga agregar, constituyen válidos aportes para la investigación antropológica, e igual para los 
métodos etnográficos tan necesarios y en boga en las ciencias humanas, y en especial en el arte.7 

7  Octavio Paz, El arco y la lira; México: Fondo de Cultura Económica, 1994; Martin Lienhard, La 
voz y su huella: Escritura y conflicto étnico social en América Latina (1492-1988), La Habana: Casa de 
las Américas,1989; Alejo Carpentier, La música en Cuba, La Habana: Letras Cubanas, 1956/2004; 
Juan Acha, Adolfo Colombres Ticio Escobar Hacia una teoría americana del arte, Buenos Aires: 
Ediciones del Sol, 1991; Egberto Bermúdez, La Música en el Arte Colonial de Colombia, Bogotá: 
Fundación de Música, 1994, y Los instrumentos musicales en Colombia, Bogotá: Universidad Nacional 
de Colombia, 1985. 

FIGURA 2. Oxford, Bodleian Library, Codex Mendoza (1542), portada, The Public Domain Review, https://

publicdomainreview.org/collections/codex-mendoza-1542/ 



[19] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

Esta causalidad sui generis del dialogismo cultural latinoamericano terció paradójicamente 
más tarde la construcción compleja de su modernidad, así como confirmó para la investiga-
ción académica el revés de aproximarse únicamente al estudio de su poética desde el sesgo 
de valores estéticos aparenciales en determinado y específico modo de creación. Si bien estos 
elementos de percepción visual, incluso de descripción formal y apreciación simbólica, refieren 
pistas favorables en tanto método de análisis; de igual manera suelen resultar insuficientes o 
incompletas para una crítica de investigación académica, en cuanto debe revisar singulares 
amalgamas de formas y sentidos de representación que advierten una obra o cosa de índole 
transcultural, tal cual reclama el caso latinoamericano. Difícil y riesgoso suele ser esquivar el 
meollo conceptual de la transculturación, cuando la investigación cualitativa en el caso de 
asuntos estéticos o culturales demande del estudio de marco o ángulo de una representación, 
expresión creativa o significado poético.8

Justo un trato objetivo con fuentes confiables respecto de cómo descodificar un proceso de 
transculturación en las artes advierte de inicio la indagación sobre esa conciencia de heredad en 
trance frente a lo agónico de las influencias; así como su repercusión en la trama fundacional 
de la institución arte. Cuestión esta también no menos compleja cuando se vuelve una mirada 
obligada a ese siglo XVII ibérico que potenció la literatura y obra artística del Siglo de Oro 
español, donde tanto la música en claves variopintas, la literatura, pintura y el arte escénico, 

8  El concepto de transculturación es original del sabio cubano Fernando Ortiz (1881-1969), quien 
lo presentó por primera vez en el Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar con introducción fechada 
en julio de 1940 por Bronislaw Malinowski, académico entonces de la Universidad de Yale, y máxima 
figura de la antropología social. Desde su aparición revolucionó a finales de los años cuarenta del siglo 
pasado los estudios socioculturales, y las investigaciones etnográficas, alcanzando un mayor reconoci-
miento académico en los años ochenta con el auge e influencia de las teorías sobre la postmodernidad, 
el multiculturalismo y el discurso postcolonial. Ahora bien, ¿que aportó de nuevo este concepto? En 
breve, amplió el marco teórico de la antropología, y en particular, revisó y reemplazó los conceptos 
de acculturation y deculturation que el antropólogo norteamericano Melville J. Herskovits había 
entronizado a través de su obra Acculturation. The Study of Culture Contact (New York: J. J. Augustin, 
1938). El mismo Malinowski explicó la importancia de significar cómo en la cultura no se da un 
standard fijo y definido, sino que todo cambio en los modos y convenciones que se producen por la 
relación práctica entre diferentes culturas, es un proceso de ‘toma y daca’ en el cual siempre se da algo 
a cambio de lo que se recibe; por lo que ninguna cultura absorbe a otra, ambas se retroalimentan. La 
transculturación, en tanto categoría sociológica, constituye un constructo original de máxima im-
portancia en cualquier orden discursivo de hondura en los planos de la cultura, prácticas y relaciones 
sociales, pero quizás con más agradecida resolución en el plano de lo estético y de representación de 
las artes, inclusivo claro está, de la literatura y la arquitectura. Varios conceptos de la teoría cultural 
desde entonces pasan por este tamiz del concepto, tales como mestizaje, hibridez o interculturalidad. 
Fernando Ortiz, Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar, La Habana: Consejo Nacional de Cultura, 
1963 y Órbita, La Habana: UNEAC, 1973; Román de la Campa, “América Latina y el nuevo orden 
letrado: teorías, apuestas y mercados” en Mirador Latinoamericano, UNAM, Centro de Investigaciones 
sobre América Latina y el Caribe, México, 2013, pp. 9-28. Otros aportes y aplicaciones sobre el tema 
con más referencia a lo poético en Aurelio Horta, Las vacaciones de Sísifo. Pre-textos carpenterianos 
de arte, La Habana: Letras Cubanas, 2001. Ivonne Pini y María Clara Bernal, Traducir la imagen, el 
arte colombiano en la esfera transcultural, Bogotá: Universidad de los Andes, 2012.



[20] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

muestran ejemplos, si bien admirables, también raros, inusuales, pero que dan pistas de esa 
fuerza expresiva y aguda sensibilidad que en medio de aquella desconcertada colonización y 
pujante inmigración, caló la urdimbre de una cultura en pleno proceso de cocción psicosocial 
y espiritual.9

En definitiva, esa vena transcultural en plenitud de sus prácticas artísticas de vocación 
universal marcó pautas en el umbral de un pensamiento filosófico que, claro está, sentó las 
bases así mismo de una incipiente preocupación estética, más tarde implicada en intereses 
sociopolíticos, pero que un grupo destacado de intelectuales y escritores desarrolló con interés 
en la búsqueda de una superación cultural y progreso.10

No obstante, vale comentar en breve cómo el tránsito finisecular del XIX al XX desarrolló 
un juicio crítico de más concentración con la creación del artista, el escritor y el compositor, 
sustantivo de ese texto cultural que significó el Modernismo Latinoamericano. Este, nuestro 
primer nodo estético referencial para Europa y Norteamérica de poetas, narradores y pintores, 
se debió entonces ‘a la suficiencia de un sentido estético y visión de mundo’ del intelectual 
latinoamericano con disposición a una superación técnica y distinción profesional, más en 
consecuencia con la universalización de sus prácticas artísticas y literarias.

Esa praxis de escritura sobre el acontecimiento artístico fue legada por el periodismo cul-
tural, que evolucionó a partir de la crónica, esta vez como género de encuentro entre el escritor 

9  Esa literatura, ese arte, y la música entró al continente no importa su destino por el único camino 
entonces posible, el mar; y como era menester, por algún puerto cuyo calado fuera pertinente, pero a 
la vez estratégico para entrar al norte y sur de ese Nuevo Mundo. Ese puerto fue La Habana (desde 
entonces deseo y meta de todas las ambiciones, y de la forja de un carácter del lugareño de esa isla). 
De ahí, que, según Alejo Carpentier, el musicólogo, “La zarabanda, como la chacona, era ‘cosa venida 
de India’. El zampalo (de zamba, samba), bailado en España en los siglos XVI y XVII, se da también 
como danza nacida en América. Igual proceso con el retambo o retambico. Danzas movidas, siempre 
sexuales, en que los bailarines ‘parece que se dan’, llevando pañizuelo al cuello, en los hombros, en la 
mano, y ‘dando puntapiés al delantal’, como podría hacerlo hoy una rumbera criolla con la cola de su 
vestido. Hay, además, una constante analogía fonética entre los nombres de gayumbas, paracumbés, 
retambos, cachumbas, yeyés, zampalos, zarambeques y gurrumbés, aludidos por los poetas del Siglo 
de Oro español, con los de rumbas, bembés, sambas, batuques, macumbas, guaguancós, candombes, 
tumbas, chuchumbés, carrumbas, yambús, que proliferan en Cuba, en Argentina, en Chile, en México, 
en Brasil, en Colombia, y dondequiera que hubo esclavos negros en América.”, Carpentier, p. 41. 
Egberto Bermúdez trabaja el tema con atención particular a Colombia en “The Death of the monjas: 
Human Sacrifices, Song and Ritual in the Nuevo Reino de Granada (Central Colombia), 1563”, 
en Flower World. Music Archaeology of the Americas, Matthias Stöckli & Arnd Adje Both (Eds.), 2 
(2013), Berlin: Ekho Verlag, pp. 21-97 y “Música: la tradición indígena y el aporte colonial” en Gran 
Enciclopedia de Colombia, Bogotá: Círculo de Lectores, 6 (1993), pp. 205-16. 
10  Se trata de un asunto que en sí mismo enmarca un tema mayor: las bases causales del pensamiento 
estético en la filosofía y la cultura latinoamericana, que justo para el caso del presente texto sería 
imposible ampliar, aunque no de brevemente notar, en cuanto se trata de un antecedente dinamizador 
de la poética del Modernismo Latinoamericano. Entre otros con una incidencia en el tema piénsese 
en Juan Bautista Alberdi (1810-1884), Domingo Faustino Sarmiento (1823-1865), Félix Varela 
Morales (1788-1853), y José Silverio Jorrín (1816-1897). 



[21] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

literario y el naciente apogeo del periodismo hispanoamericano.11 Otra noción no menos 
importante se debe a que esta crónica, artículo o conferencia sobre las artes reflexionó con 
apego irrestricto al visor de su cultura. Entiéndase, a un texto que a veces también fue ensayo 
o tratado, acentuando sus contextos y circunstancias a la par de su intencionalidad estética; 
acaso, signo premonitorio de un otro hervor poético, esta vez crisol de una transculturación 
(de)construida en una teoría intertextual.

Deslinde 

Apenas en cinco decenios, las artes y la literatura del modernismo resurgieron en un haz de 
modélicas propuestas estéticas. Una, entre otras de las más influyentes, y con una más amplia 
producción intertextual fue la teoría de Lo real maravilloso americano de Alejo Carpentier.12 El 
compendio de su praxis,13 superó desde su misma enunciación el campo estricto de la novela, 

11  En relación con el devenir de la crónica en América Latina, ver Susana Rotker, Fundación de una 
escritura. Las crónicas de José Martí, La Habana: Casa de las Américas, 1992. Baldomero Sanín Cano, 
Escritos, Bogotá: Instituto Colombiano de Cultura, 1977, pp. 281-287, 421-425, 427-435, 437-441, 
469-473, 475-477. Iván A. Schumann, “Discurso y Cultura de la Nación Moderna, o El Deseo de 
la Perfección”,en José Martí y los Estados Unidos, La Habana: Centro de Estudios Martianos, 1998, 
pp.7-29. Françoise Pérus, Literatura y Sociedad en América Latina: El modernismo, La Habana: Casa 
de las Américas, 1976. Margarita Rojas González, El último baluarte del imperio, San José: Editorial 
Costa Rica, 1995. Belén Castro Morales, J.E. Rodó Modernista. Utopía y Regeneración, Santa Cruz 
de Tenerife: Universidad de La Laguna, 1992. Vale mencionar, además, la reciente investigación 
doctoral del profesor e investigador Jaime Cortés Polanía, donde ese trance de institucionalidad y 
modernidad a favor de la música en la Colombia finisecular y de inicios del siglo XX, muestra una 
inquietante y decisiva implicación de la música y la literatura, en tanto fragua del Modernismo. Jaime 
Cortés, Ni Mozarts, ni Rossinis, ni aún Paganinis: Cultura Musical en Bogotá, de José Caicedo Rojas 
(1816-1898) a Honorio Alarcón (1859-1920), disponible en http://www.bdigital.unal.edu.co/57233/1/
CORTES_POLANI%CC%81A_TESIS.pdf. 
12  Alejo Carpentier (26 de diciembre 1904- 23 de abril de 1980). Candidato al Premio Nobel por 
primera vez en 1957 postulado por un crítico del Times de Nueva York. Tuvo otras dos nominaciones. 
Fue el segundo, y primer escritor latinoamericano que recibiera el Premio de Literatura en Lengua 
Castellana Miguel de Cervantes y Saavedra en 1977. Con anterioridad había ganado en 1956 el Prix 
du Meilleur Livre Étranger en Francia por su novela Los pasos perdidos, en 1975; en este mismo año 
el Premio Internacional Alfonso Reyes en México, el Premio Mundial Cino del Duca en Francia, y fue 
nombrado Miembro Honorario de la Universidad de Kansas en Estados Unidos. En 1979 desarrolló 
un ciclo de conferencias en la Universidad de Yale en Estados Unidos. 
13  Raymond Williams, Palabras clave. Un vocabulario de la cultura y la sociedad, Buenos Aires: Ed. 
Nueva Visión, 1976, pp. 313-315. La praxis a partir de la ilustración alemana, se refiere a una práctica 
informada por la teoría, y viceversa, buscando en definitiva no separar la ‘teoría’ de la ‘práctica’. La 
elección del término en este caso, se debe al criterio de que al no ser la teoría de Carpentier exclusiva 
de la novela y la literatura, sino un discurso que se fundamenta a partir de argumentos filosóficos, 
históricos, estéticos y antropológicos entre otros, acerca también de otras prácticas culturales y artís-
ticas desde un conocimiento y experiencia de sus órdenes de representación, la rotundez de su juicio 
crítico explicita y describe una poética. Horta, pp. 16-45.



[22] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

argumentando desde la crónica, crítica, ensayo, conferencia, lección, entrevista o libreto radial, 
disímiles procesos y prácticas artístico culturales de las artes y la cultura, en tanto afirmación 
histórica y estética que definen el discurso, apariencias y transparencias de Lo real maravilloso 
latinoamericano en cuanto una poética de excepción de la modernidad latinoamericana. Desde 
este prisma vale retomar escuetamente acerca de la teoría en cuestión que

Lo real maravilloso americano se orienta en esa decidida sistematización de la enorme y com-
pleja producción cultural latinoamericana, incluido el arte, como razonamiento central de sus 
asimetrías y sincronismos en relación con la conciencia simbólica de civilización con la que in-
teractúa, meta crítica conciliatoria para la asunción de una particular conciencia ideoestética.14

En cuanto a cómo el argumento de esta teoría configuró y trascendió su teoría, no sólo en 
el ámbito de la cultura y el pensamiento estético latinoamericano, sino en la historia y teoría 
literaria de occidente, se justificó por las bases y planteamientos de su sistema conceptual 
e ideotemático, a través de principios intertextuales de un discurso y gestión cultural, que 
irrumpió en la universalización de la narrativa del continente a mediados del siglo XX, pero, 
al unísono, en el desarrollo de un corpus de sustentación que agrega a los ya mencionados su 
correspondencia, prólogos, informes y disertaciones.15

El volumen, dialéctica de juicio, y valor estético de este quehacer crítico se constituyen en 
fundamentos de una poética, que sucintamente se esboza en tres tesis: 1) El entendimiento de 
los textos, léase contextos y circunstancias culturales que definen la heredad e identidad lati-

14   Horta, p. 30. Otras referencias del autor sobre el tema: “¡Mackandal sauvé!... y apaguen la sala”, en 
Revista de la Biblioteca Nacional José Martí, (oct-dic 1999), pp. 37-44. “El Mar: Símbolo de la recom-
binación cultural en Alejo Carpentier”, en Actual, 30 (1995), Mérida, Universidad de Los Andes, pp. 
241-258; “Crítica y pedagogía artística en la colección Letra y Solfa” en Coordenadas carpenterianas, 
La Habana: Editorial Pueblo y Educación, 1990, pp. 24-41. 
Se apunta, además, que los estudios sobre la carpenterística registran una profusa investigación aca-
démica en Europa, América Latina y Estados Unidos de Norteamérica, donde se destaca la gestión 
y producción de la Fundación Alejo Carpentier de La Habana, cuya fundación y dirección estuvo a 
cargo por Lilian Esteban Hierro de Carpentier hasta el 2013, y actualmente por Graziella Pogolotti, 
destacada intelectual y académica. Una mención muy parcial sobre la dimensión poética de Lo real 
maravilloso americano, obliga a consultar la vida y obra de Alejo Carpentier, que con meticulosa e 
inapreciable atención desarrolla durante décadas la doctora Araceli García Carranza Bassetti (1937); 
asimismo regentan con alto relieve Graziella Pogolotti (1932), Alexis Márquez Rodríguez (1931-
2015), Carmen Vásquez, Ana Cairo (1949), Luisa Campuzano (1943), Leonardo Acosta (1933-2016), 
Sergio Chaple (1939), Roberto González Echevarría (1943), Klaus Müller-Bergh (1967), Leonardo 
Padura (1965), Irlemar Chiampi, Anke Birkenmaier, Inmaculada López Calahorro, María Clara 
Bernal, Rita de Maeseneer, y Carlos Fuentes (1928-2012) entre una larga lista. 
15   Un ejemplo al respecto de este planteamiento se evidencia en esa múltiple actividad del conferen-
cista, profesor, gestor cultural, donde el tipo de contenido temático o argumentativo, así sea sobre la 
cultura o el arte, guarda siempre una coherencia con sus postulados poéticos en ese momento, y con 
su dialogismo cultural. Ver Anexo, fig. 3. 



[23] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

noamericana. 2) Lo universal sin tiempo, que enmarca ese campo de reflexión y especulación 
sobre el suceder dialógico de la historia y cultura de América Latina, donde lo omnipresente y 
planetario del espacio de acá, se integra al de su civilización a la par de sus variables culturales 
regionales, para definir y explicar el porqué de sus mitos y razón filosófica, y en cuestión el 
de sus prácticas y representaciones simbólicas del arte, en tanto dimensión imaginaria del ser 
latinoamericano.16 3) El contrapunto estético, acreedor de un espacio / tiempo de transcultura-
ción connotativo de distintivos estadios de sentidos y apariencias tales como lo prehispánico, 
la criollez y una compleja construcción de la modernidad, que acucia la originalidad y también 
la réplica, en la cita a modelos de estilos, escuelas o movimientos artísticos, que se abrevian en 
esta poética en la tríada barroco, vanguardia artística y pronóstico postmoderno.

Por otra parte, el meridiano de Lo real maravilloso americano, como se conoce, si bien 
afirma sus razones conceptuales y culturales en América Latina, asimismo encara y evidencia 
con fina atención esa condición dialógica del Ser de acá, pero, sobre todo, de las fundaciones, 
tránsitos epistémicos y formales, que diferentes prácticas artísticas y literarias comparten con el 
occidente otro. Sea este acaso el punto nodal de apoyo para plantear que la teoría se constituyó 
en el significado poético más elocuente de superación estética en Latinoamérica después del 
Modernismo literario y plástico de principios del siglo pasado.17 En esto favoreció, claro está, 
esa conciencia emergente y afanosa del intelectual latinoamericano en la construcción de su 
modernidad y, sobre todo, su experiencia activa de participación en el vórtice de las vanguardias 
artísticas europeas, donde Carpentier ocupó un lugar diligente.18 Su raigambre latinoamericana, 
conciencia de época, cultura integral, destreza y suficiencia profesional para la composición 
musical y la musicalización, la dirección de arte, el guion y la edición de cine, el libreto para 
ballet y la radio, la dirección y locución radial, la edición poligráfica, y crítico columnista, entre 

16  Para un conocimiento de mayor exigencia al respecto de este punto, vale apuntar, que el corpus de 
la ensayística y otras escrituras que fundamentan lo real maravilloso americano, evidencian una clara 
evolución y significación del concepto a través de lo que se ha denominado su ‘dominante estética’. 
Ver Alejo Carpentier, Ensayos, La Habana: Letras Cubanas, 1984, y Los pasos recobrados, La Habana: 
Ediciones Unión, 2007, y Horta, pp.81-97. Roberto González Echevarría, Mito y Archivo. Una teoría 
de la narrativa latinoamericana, México: Fondo de Cultura Económica, 2008. 
17  Sobre este particular punto, se reconocen los aportes de Graziella Pogolotti (1932), Roberto 
Fernández Retamar (1930), Adelaida de Juan (1931), Ambrosio Fornet (1932), Ana Cairo Ballester 
(1949), Roberto González Echevarría (1943), Hans Otto Dill (1935), Luisa Campuzano (1943), 
Salvador Bueno (1917-2006), Luz Merino Acosta (1943), y José Antonio Baujín (1970), entre otros.
18   Acerca de la importancia y relación Carpentier con las Vanguardias, particularmente con el su-
rrealismo, ver Alejo Carpentier, “Sobre el surrealismo”, documental cinematográfico filmado por el 
Instituto Cubano de Artes e Industria Cinematográficos (ICAIC) en 1973; Leonardo Padura Fuentes, 
Un camino de medio siglo. Carpentier y la narrativa de lo real maravilloso, La Habana: Editorial Letras 
Cubanas, 1994; Anke Birkenmaier, Alejo Carpentier y la cultura del surrealismo en América Latina, 
Madrid: Ed. Iberoamericana, 2006; Rita Maessener, “¿Cómo leer a Alejo Carpentier en el siglo XXI? 
Alejo Carpentier y la cultura del surrealismo en América Latina, de Anke Birkenmaier” en Revista Casa 
de las Américas, 256 (julio-sept. 2009), pp. 54-61.



[24] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

los principales roles de su ejercicio profesional, marcaron una profusa trayectoria que no solo 
contribuyó al escritor novelista, sino que le permitieron en su escritura de no ficción, legar un 
discurso crítico de serio calado estético y cultural.19

Esta recapitulación sobre el tema, entonces, propone puntuar el equívoco que comúnmente 
confunde por desconocimiento o interés no explícito, el de obviar o simplemente imbricar la 
teoría de lo real maravilloso americano con el realismo mágico. Es decir, un no siempre acertado 
uso de este último sintagma calificativo, cuando remplaza innecesariamente al primero, que 
como se trata más adelante no se justifica con una causa de tipo epistémico, tampoco creativo, 
y menos cultural.

Al occidente euro-norteamericano no le ocasiona mayor riesgo tal inexactitud, en razón de 
acomodar su tempo fundante de iniciación de órdenes, estilos y movimientos de la filosofía y las 
artes a discursos y reconfiguraciones de procederes poéticos otros, que siguiendo ese continuum 
del canon simplifican y no describen convenientemente el devenir de una historia con significa-
dos e interpretaciones culturales no precisamente iguales. Es más, si de apariencias de las cosas 
se trata, amén de que estas no sucedieran en un mismo tiempo / espacio cultural e histórico 
social, ya después del encuentro, conquista y colonización, ese renombrar simbólico no siem-
pre se ajusta entre las circunstancias histórico-culturales de allá con las de acá. De este modo, 
el desliz conceptual entre lo ‘maravilloso’ y lo ‘mágico’ pudiera no significar sustancialmente 
una inconveniencia para alguna obra ecléctica no latinoamericana, en tanto suele no variar en 
determinado contexto el sentido de una idea / imagen de la representación. Sin embargo, en el 
caso de la interpretación del investigador de acá, es otro el riesgo, ya que la asunción equívoca 
va más allá de lo específicamente representativo, destaca un fallido entendimiento o descono-
cimiento de los orígenes y sentido poético que sustentan esas imágenes, paisajes o ilustraciones.

Esta confusión entre Lo real maravilloso americano y el realismo mágico, precisamente ha 
tendido a homogeneizar cierta clase de representación artística o cultural, cuando esta presen-
ta rasgos de exuberancia, exaltación o fantasía, que en la historia y discurso del arte europeo, 
como se conoce de antemano, atraviesa diferentes estancias culturales desde el medioevo hasta 
el romanticismo.20

19   Sobre esa raigambre latinoamericana indiscutible de aseverar por su misma obra, pero más allá 
como un intelectual de su época, consultar los valiosos estudios de la profesora e investigadora Ana 
Cairo, El grupo Minorista y su tiempo, La Habana: Editorial Ciencias Sociales, 1978 y Carpentier y 
la grandeza mexicana I, México, Secretaria de Educación y Cultura de Coahuila, 2008. En relación 
con el cine, Luciano Castillo, Carpentier en el reino de la imagen, La Habana: Ediciones Unión, 2006.
20  Como se conoce la noción metafórica de lo ‘maravilloso’ parte de un núcleo ideoestético que las 
teorías de las ars en el medioevo ya empleaban, toda vez que se refería a ese ‘mundo otro’ que cons-
tituía la ilusión y la figuración de su pintura y escritura. Asimismo, el término ‘merveilleux’ cambió 
de acepción en relación con lo bello en la estética francesa en el tránsito de la edad media, pasando 
por el romanticismo a las vanguardias. En Italia La ‘meroviglia’ lo calificó en el manierismo como 
algo suprarreal. Igual lo ‘meroviglioso’ fue asociado por Tasso al platonismo de la Idea, cuestión que 



[25] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

Ahora bien, si del arte y la cultura latinoamericana se trata, el asunto suele presentarse bien 
diferente, porque repercute en una distracción mimética de lógicas y fundamentaciones sobre 
objetos de estudios que suelen quedar descentrados en un limbo teórico metodológico. Al cabo, 
esta determinación por la que se atribuye de modo mecánico el realismo mágico a cualquier 
circunstancia de trascendencia simbólica, y no tan solo perteneciente al arte o la cultura, ya 
traspasa el orden institucional académico, alcanzando una carga de apropiación voluntariosa 
de un público común desapercibido del concepto, pero que sin pretender instruirlo merece una 
corrección de esa comunicación incisiva del márquetin comercial y político en búsqueda de 
recursos persuasivos de ágil calado social. 

De todos modos, aquello que vale superar es el desconocimiento, sinonimia o inclusión de 
Lo real maravilloso americano en el contexto del realismo mágico en el nicho académico, en 
suma, porque resulta una descontextualización cultural y estética en cualquier tipo de objeto de 
investigación cuya pertinencia de campo sea reconocer, valorar o apercibir la índole y carácter 
de una realidad que por transcultural, distintiva y sorprendente, se presenta insólita, maravi-
llosa, pero nunca mágica. Aquí la metáfora excede el contenido. Harold Bloom planteó en su 
momento acerca de esas desinformaciones o tergiversaciones de la obra y teoría carpenteriana 
lo siguiente:

 Carpentier no es tan conocido en Estados Unidos como Borges, García Márquez, Cortázar y 
muchos otros autores hispanoamericanos, cosa que me sorprende, pues las fortalezas literarias 
de sus tres obras principales son por lo menos equivalentes a las Ficciones de Borges y a Cien 

la estética aristotélica había encontrado en la materia por lo que exigía al término verosimilitud, para 
sustituir la antigua mitología. 
Boileau en su Querelle des anciens et de modernes, defendió el valor de la literatura griega y no aceptó 
la ‘merveilleux chretien’ de las épicas cristiano-nacionalistas.
En la filosofía racionalista y sensualista lo maravilloso se transforma en una noción cristiana del ‘milagro’, en 
tanto lo sorprendente de previas condiciones subjetivas. Pero, el romanticismo rompió con la concepción, 
y le volvió a otorgar un carácter de ‘bello’ que inauguró Baudelaire. En este punto la lírica fue el centro 
del debate. De todas maneras, la modernidad rebasó la individualidad de lo bello, lo verdadero y lo bueno.
Una función fallida de imitar la naturaleza en el romanticismo se remplazó por la recreación de una 
‘esencia del mundo’, y así de las intenciones de la naturaleza: O sea, se encuentra un nuevo sentido 
de los maravilloso, que es el surmaterialisme, es decir, creación de un mundo otro.
Ya en el XIX el simbolismo, y la poética de Rimbaud de transgresión formal y nuevo lenguaje, y 
contenidos temáticos entiende lo maravilloso como las ‘iluminaciones’, que se traduce en que no hay 
una conexión directa con la realidad previamente establecida.
Aparece Lautrémont y Les chants de Maldoror, el surrealismo entra en acción con una voluntad 
subjetiva revolucionaria de oposición al discurso racional positivista. Los temas del mundo otro y lo 
maravilloso vuelven a tener una singular redefinición. 
Lo maravilloso no sólo es bello, es insólito, puede ser grotesco, increíble, pero como parte de la rea-
lidad hace historia… Esta es la acepción en breve de Carpentier. (Texto de la conferencia “Lo real 
maravilloso americano o las apariencias del canon”, Curso de Posgrado Fundación Alejo Carpentier, 
La Habana, 22 de octubre a 24 de diciembre de 1998).



[26] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

años de soledad de García Márquez. Quizás haya una explicación política […] Carpentier fue 
víctima de una historia que no había concluido […] Además de Borges, Carpentier es el ge-
nio de la narrativa latinoamericana durante la segunda mitad del siglo XX, en su mejor época. 
Recuerdo mi sorpresa cuando González Echevarría me contó que Carpentier tenía ancestros 
rusos y franceses y no negros: me había parecido hasta entonces que su genio era la manifesta-
ción literaria de la perspectiva revolucionaria negra. La lección, al menos para mí, es la libertad 
del genio literario, su autonomía de las políticas culturales que tantos quieren imponerle.21

La entrada del sintagma realismo mágico al campo de la crítica literaria en Latinoamérica 
data de finales de los años cuarenta del pasado siglo, cuando Arturo Uslar Pietri (1906-2001) re-
curre al término en su ensayo ‘El cuento venezolano’, y apenas unos meses después, exactamente 
el 8 de abril de 1948, Alejo Carpentier (1904-1980) anticipa su teoría de Lo real maravilloso 
americano en El Nacional de Caracas.22 El término, sin dudas, guarda afinación con el rotundo 
éxito que pasados los años sesenta del siglo XX ejerció el estallido crítico europeo a partir de 
la impronta que legaba la literatura latinoamericana a las letras hispanas, y a las vanguardias 
artísticas en general, acuñándose este movimiento como el boom. No será necesario descentrar 
el tema que persigue este texto para definir o aclarar sobre este movimiento, aunque sí retomar 
de una de sus más altas voces su valoración acerca de Carpentier y su teoría

[…] Como toda literatura auténtica, la del gran novelista cubano cierra y abre, culmina e inau-
gura, es puerta de un campo a otro: vale tanto lo que dice como lo que predice […] Así como 
la música ha ganado el derecho a ser sonido total o la pintura una facultad semejante en el 
orden visual, la novela reivindica la necesidad evidente de ser ante todo escritura, conexión del 
lenguaje con todos los niveles y orientaciones, no de la “realidad”, sino de “lo real”. Carpentier 
es el primer novelista en lengua española que intuye esta radicalización y su corolario: todo 

21  Harold Bloom, Genios. Un mosaico de cien mentes creativas y ejemplares, Bogotá: Editorial Norma 
S.A., 2005, pp. 633, 641. Subrayado del autor. 
22  Alejo Carpentier fue un columnista estrella de El Nacional de Caracas entre 1951 y 1959 a través 
de su columna Letra y Solfa, que en realidad no se circunscribía únicamente a la literatura y la música, 
sino que abarcó más de veintidós campos de crítica, que no solo circunscribían a las artes, sino que 
alcanzó a la medicina, las matemáticas, la cosmonáutica, la cocina, la sociología etc. Un temprano 
estudio de esta colección puede consultarse en A. Horta, “Crítica y pedagogía artística en la colección 
Letra y Solfa”, en Coordenadas carpenterianas, La Habana: Pueblo y Educación, 1990, pp. 24-41. Este 
estudio constituyó una conferencia en un Congreso Internacional en La Habana en los años ochenta, 
al terminar la misma se me acercó un señor para entregarme una nota que había escrito durante la 
intervención. Se trataba de un alumno de Carpentier en Caracas en los años cincuenta, el reconoci-
do pintor venezolano Manuel Espinosa (1937), que había tenido estudios también en Francia con 
Francastel, y cuenta con una exitosa carrera. Me habló entonces de su experiencia y admiración por 
el maestro Carpentier. La nota que me entregó esta reproducida en el Anexo, fig. 4. 
Actualmente la colección Letra y Solfa con más de tres mil críticas y crónicas está publicada por la 
Editorial Letras Cubanas en once tomos compilados por áreas de prácticas artísticas y otras variaciones. 



[27] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

lenguaje supone una presentación, pero el lenguaje de la literatura es una representación que se repre-
senta […] Carpentier era un hombre extraordinariamente alerta a los movimientos en el arte 
y la ciencia contemporáneos, y sus novelas no sólo deben leerse tomando en cuenta el pasado 
histórico evocado con tanta fuerza en Los pasos perdidos, El reino de este mundo, El Siglo de las 
Luces o Guerra del Tiempo, sino a la luz de las creaciones contemporáneas de la poesía y la mú-
sica […] Es bueno leer a Carpentier recordando que con él nuestra novela entró al mundo de 
la cultura contemporánea sin renunciar a ningún derecho propio, pero tampoco ancilarmente, 
sino colaborando con plenitud en la creación de la cultura contemporánea.23 

Valga aclarar que esa producción literaria tuvo repercusión en tendencias y figuras de las 
artes latinoamericanas con no pocas revelaciones, que igualmente sobresalían con gran ex-
pectación y reconocimiento en Europa y Norteamérica.24 No obstante, por otra parte, el boom 
más allá de significar una superación poética por su ineludible suficiencia escritural de aporte, 
incluso a la lengua castellana, o por el trasfondo de recia investigación de su temática, y estruc-
tura narrativa, asimismo demostró con altura una estilística singular de la cultura trasatlántica, 
confirmando la estirpe de su ascendencia modernista, ya reconocida con creces a finales del 
XIX y principios del XX.

El boom no tiene ligamen alguno, ni representa o alude al realismo mágico; eso sí, y este es 
el caso; se dio a conocer coincidentemente treinta años atrás para una intelectualidad latinoa-
mericana, radicada o en contacto con los movimientos de vanguardias, que justo más tarde, de 
una u otra forma, fueron los autores del movimiento literario. El calado del boom culmina una 
apoteosis de la narrativa de los años cincuenta, que con anterioridad había anunciado Alejo 
Carpentier en Le Cahier de París en 193225, y que el novelista, ensayista y crítico hubo de inau-

23   Carlos Fuentes, La Gran Novela Latinoamericana, México: Alfaguara, 2011, pp. 161-195.
24   Una lista o siquiera una mención de algunos nombres de artistas plásticos, músicos destacadísi-
mos internacionalmente, bailarines, actores, dramaturgos, cineastas, compositores, latinoamericanos, 
norteamericanos o europeos sería siempre incompleta. Sin embargo, vale decir que si la teoría de 
Lo real maravilloso guarda en sus sustentaciones, un sentido estético de alta resonancia dada por 
las prácticas artísticas, no lo es en cuanto al intelectual avezado y culto que fue Carpentier, sino al 
musicólogo, compositor, guionista, estudiante de arquitectura y amante del espacio y los planos, del 
pianista que reconocía sus limitaciones, pero en última instancia de un hombre consagrado a la cultura 
y progreso de su tiempo y mundo. 
25  Ver Alejo Carpentier, “Los puntos cardinales de la novela en América Latina (1932)” en Le Cahier, 
2, (febrero 1932), París, pp. 19-28. Igualmente, forma parte de uno de los capítulos de la excelente 
antología de Alexis Márquez Rodríguez, Los pasos recobrados. Ensayos de teoría y crítica literaria, La 
Habana: Ediciones Unión, 2007, p. 23, con un magnífico prólogo donde destaca la premonición de 
Carpentier en relación con el “vigoroso movimiento que coloca a nuestra novelística dentro de la narrativa 
mundial en el lugar que merece”, y significando, en varias ocasiones la estimación de Carpentier por 
Carlos Fuentes en cuanto que éste alcanzaría un alto lugar en la literatura latinoamericana. 



[28] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

gurar más tarde con la publicación de El reino de este mundo (1949) y Los pasos perdidos 1953)26, 
seguido por La región más transparente (1958) de Carlos Fuentes, La ciudad y los perros (1962) 
de Mario Vagas Llosa, y Cien años de soledad (1967) de Gabriel García Márquez (1927-2014). 

Por supuesto, que existió una reciprocidad y reconocimiento intelectual entre estos escrito-
res en el tiempo artístico cultural de esta producción; pero, en décadas siguientes se mantuvo 
únicamente entre Carpentier, García Márquez y Carlos Fuentes. El reino de este mundo, no 
obstante, marcó toda esa segunda mitad del siglo pasado y dejó más allá de su lección narrativa, 
una poética: la teoría de Lo real maravilloso americano. El comentario de la siguiente nota a 
pie de página sugiere, quizás, algo más al respecto.27

De modo que, en este vórtice de literatura artística con un comprometido sentido de lo 
latinoamericano universal28, se perfiló esta-nueva-poética-del-acá, que encuentra en la literatura 

26  Respecto de esta novela ver Roberto González Echevarría, Mito y Archivo. Una teoría de la na-
rrativa latinoamericana, México: Fondo de Cultura Económica, 2001, pp. 9-13. El primer capítulo 
del libro de González Echevarría “Un claro en la selva: de Santa Mónica a Macondo” vuelve sobre 
Los pasos perdidos (1953) de Alejo Carpentier. “En 1956 esta novela recibe el premio al Mejor Libro 
Extranjero (otorgado por once de los principales críticos literarios de París), traducida al francés por 
René L.F. Durand y publicada por la colección La Croix du Sud (Editorial Gallimard) dirigida por 
Roger Caillois. Carpentier propuso el título Le partage des eaux –la partición de las aguas- el cual se 
aceptó como título definitivo” en “Vida y obra de Alejo Carpentier” en Los pasos recobrados.. 
27  En los finales de los años ochenta, días después de un evento internacional en La Habana donde 
asistió Gabriel García Márquez, y después de terminar una de mis largas sesiones de revisión de 
archivos, fichaje y estudio en el entonces Centro Cultural Alejo Carpentier hasta 1984 y Fundación 
Alejo Carpentier a partir de 1993; subí a la oficina de Lilia para saludarle, y como de costumbre, me 
preguntó por el avance de la investigación a lo que respondí con inmediatez, ya que esa oportuni-
dad de saludos y cortas conversaciones me dejaban siempre más de una útil referencia. De aquella 
conversación recuerdo que me comentó que Gabo le había dicho que todos los 11 de enero releía 
El reino de este mundo, y que esto le estimulaba mucho para escribir. Sí conservo conciencia absoluta 
del momento, ya que algunos otros nortes de esa conversación más tarde se desarrollaron; pero, al 
pasar del tiempo lamentablemente olvidé la razón de esa fecha mencionada por García Márquez, 
aunque dudo esté del todo perdida, ya que pudiera estar encubierta en las profundidades de notas 
de una papelería de la época. 
Conociéndose las aproximaciones y diferencias de estilos entre las novelas de Carpentier y Gabo, algo 
sí guardo de aquel comentario, y fue acerca de esos dos monumentos literarios convergiendo en un 
momento muy especial para las artes y la literatura del continente con sendas poéticas que abrieron 
cauces a generaciones de escritores y artistas del continente. En el caso de Gabo, el cine resultó un 
campo ampliamente favorecido; los músicos, artistas escénicos, y plásticos encontraron en Carpentier 
una fuente y guía inestimable.
28  Iuri Lotman, La Semiosfera. Semiótica de la Cultura y del texto, Desiderio Navarro (ed.), Madrid: 
Ediciones Cátedra S.A, 1996, pp. 162-181. El concepto de literatura artística se debe al eminente 
semiólogo ruso Lotman (1922-1993), quien desarrolló una obra de alta referencialidad para la teoría 
de la cultura, la semiología y las artes. 



[29] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

su núcleo preferencial, si bien sus fundamentos y arquetipos de enunciación fueron de carácter 
contrastivo con las apariencias del canon versus la cultura y artes en Latinoamérica.29

Mientras Lo real maravilloso parte de lo ‘sorprendente’ y ‘maravilloso’ de la realidad, que 
ya Carlos Rincón había intitulado como “idealismo de la esencia”, según Victor Bravo el 
realismo mágico se debe a una representación ‘mágica’ de lo real en el ámbito específico del 
arte.30 En la teoría de Carpentier, lo maravilloso se vincula a situaciones o hechos insólitos, 
por lo que se corresponde más con lo inesperado, pero que es cierto porque existe o sucede, 
y no corresponde a la invención del hombre, sino a la de la naturaleza o a condicionantes y 
circunstancias culturales. Una diferencia que también contribuye a la confusión está en que lo 
insólito de lo real maravilloso americano parte de una sustantivación de la realidad, por lo que 
forma parte de una manera-de-ser y representarse de lo latinoamericano; de su índole cultural 
que trasciende en metáfora al arte. 

El realismo mágico, por otra parte, no tiene la ascendencia de un tiempo-espacio-sentido 
como el de la imagen y realidad artística latinoamericana, porque el término está tomado de 
otra fuente e historicidad artística, en este caso, de la pintura expresionista alemana. Así lo 
deslindó Carpentier en muy variadas ocasiones. Pero, con más detención en la conferencia Lo 
barroco y lo real maravilloso americano dictada en el Ateneo de Caracas el 22 de mayo de 1975, 
si bien el tema ya lo había anticipado dos días antes en la Sala de Conciertos de la Universidad 
Central de Venezuela donde el conferencista anotó:

El término de realismo mágico fue acuñado en los alrededores del año 1924 o 1925 por un 
crítico de arte alemán llamado Franz Roth en un libro publicado por la Revista de Occidente, 
que se titula El realismo mágico. En realidad, lo que Franz Roth llama realismo, es sencilla-
mente una pintura expresionista, pero escogiendo aquellas manifestaciones de la pintura ex-
presionista ajenas a una intención política concreta […]Lo que él llamaba realismo mágico era 
sencillamente una pintura donde se combinan formas reales de una manera no conforme a la 
realidad cotidiana. Y en la portada del libro aparecía el cuadro famoso del Aduanero Rousseau 
en que vemos un árabe durmiendo en el desierto, plácidamente, al lado de una mandolina, con 
un león que se asoma y una luna por fondo; aquello es realismo mágico porque es una imagen 
inverosímil, imposible, pero, en fin, detenida allí.”31

29  En este tema particular se centró el curso de postgrado de Horta, “Lo real maravilloso americano o las 
apariencias del canon” en la Fundación Alejo Carpentier, La Habana, 22 de octubre a 24 de diciembre 
de 1998.
30   Víctor Bravo, Ensayos desde la Pasión, Caracas: Fundarte-Alcaldía de Caracas, 1994, pp. 140-147 
y Magias y Maravillas en el continente literario. Para un deslinde del realismo mágico y lo real maravilloso, 
Caracas: Ediciones La Casa de Bello, 1988, p. 255.
31  Alejo Carpentier, “Lo barroco y lo real maravilloso”, en Ensayos, La Habana: Editorial Letras 
Cubanas, 1984, pp. 120 y 121. Franz Roth alude a una nueva tendencia en la pintura que se venía 
desarrollando en Europa y Estados Unidos que enfatizaba o privilegiaba el mundo y las cosas fantás-



[30] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

Carpentier volvió a referirse sobre la confusión de interpretar realismo mágico para hablar 
de Lo real maravilloso americano en la entrevista-debate que ofreció en la Universidad de Am-
beres en Bélgica en 197732; sin dudas, porque evidentemente ya entonces se estaba tejiendo un 
malentendido que, injustificado, solo se podía esclarecer con argumentos de una retrospectiva 
crítica sobre este tiempo histórico. Aun así, la confusión o negación de la teoría carpenteriana 
era imposible de aceptar desde una cabalidad teórico-crítica; a no ser que tal criterio estuviera 
permeado por otros elementos ajenos a la misma naturaleza de la literatura y el arte en el 
continente, considerando, incluso, que estos provinieran finalmente de una presunción o sesgo 
tendencioso con viso político. 

En breve, la apropiación del término realismo mágico parte de un tiempo espacio y arte 
europeo; que en recto sentido resulta una incoherencia de significado con el texto y contexto 
cultural latinoamericano, que, por añadidura, tampoco guarda una significación sustantiva con 
los conceptos que deseara referir de cierta representación de las artes, escritura o ámbito eco 
cultural latinoamericano, que sí se ajustan de un modo más diáfano al concepto de Lo real 
maravilloso americano. 

Esta tergiversación de fondo etiqueta como realismo mágico una consonancia de obras y 
fragmentos de realidad, que por su orden temático o de representación, según el origen del 
término, no corresponden con la estilística de la pintura expresionista alemana. Más bien, las 
características de esa pintura no se ajustan a una cantidad de disímiles ejemplos que se rotulan 
de manera impropia desconociendo o trastocando la genuinidad cultural latinoamericana.

Es más, si algún propósito de valor estético promulgó y probó la teoría carpenteriana fue 
el de elevar el conocimiento y cultura del lector o receptor común de las artes; y lo realizó con 
creces, al lograr desde historias y sucesos varios de la misma realidad y cotidianidad popular 
latinoamericana, que constituían sus temas, una visión concordante y amplia de su civiliza-
ción. Este dificilísimo tramado tuvo siempre como cauce y fin el hombre social y la cultura 
latinoamericana.33 

ticas, también supraterrenales, con la intención siempre de hacer confluir lo mágico con lo real. Aparte 
de Uslar Pietri, Víctor Bravo señala que, en 1935, citando a Ángel Flores, el ensayista plantea que el 
realismo mágico nace con la Historia universal de la infamia de Jorge Luis Borges (1899-1986) a los 
que suma las figuras de “Bioy Casares y Rulfo, Eduardo Mallea y Juan José Arreola, Ernesto Sábato 
y Juan Carlos Onetti. Luis Leal (1967) continúa en cierto modo el texto de Flores e incluye en la 
clasificación a Alejo Carpentier”. Víctor Bravo, Magias y Maravillas en el continente literario, p. 16.
32   Alejo Carpentier, Entrevistas, La Habana: Editorial Letras Cubanas, 1985, pp. 153-173.
33   El Carpentier profesor de Historia de la Cultura en la Universidad de La Habana desarrolló 
cursos sobre las civilizaciones antiguas (Mesopotamia, Egipto, India, Grecia, etc.,) apoyándose en 
los textos y escrituras mayores de los padres de la filosofía, o sea, reelaborando sus escrituras para 
hacer llegar un concepto con mayor claridad. En fragmentos de sus notas para alguna de esas clases, 
se aprecia de qué manera sintetiza La República de Platón, y posteriormente el diálogo de Las Leyes, 
del cual por cierto vale citar una síntesis del profesor en los párrafos finales de su notas para la clase 
sobre lo que Platón planteaba en el texto: “Examina el poder característico del canto y del baile, de 



[31] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

Dominio

En una primera clasificación de la actividad humana, el Estagirita señaló tres rangos de 
acción del hombre; en principio, el correspondiente a la poética en tanto creación que asimis-
mo se debe a la naturaleza misma del hombre para actuar sobre una materia, así como saber 
de sus fenómenos físicos y crear montañas. Una segunda acción contemplativa que denomina 
narración, porque, aparte de informar, también conoce de la lógica, y escribe. Y una actividad 
práctica que el filósofo resume como historia, porque gracias a la energía se vale de la ética 
para forjar civilizaciones.34

Dígase entonces que la poética de lo real maravilloso americano volviendo a las tres tesis 
generales de su caracterización —entendimiento de los textos, lo universal sin tiempo y el contra-
punto estético— resignifica en su discurso teórico-crítico valores constitutivos de una cons-
trucción contradictoria de nuestra modernidad, que bien pueden resumirse en esas jerarquías 
de sus transparencias retóricas y éticas como son: 1) la apropiación cualitativa de la categoría 
‘maravilloso’ a favor de una indiscutible realidad insólita, sorprendente y extraordinaria de 
lo latinoamericano, 2) cuya genética mestiza y vocación dialógica, por un lado garante de su 
autoctonía criolla, más, en constante trance de liberación subalterna y autorreconocimiento 
3) reconfigura una narrativa del acá y discurso histórico desde una épica de la inteligencia y 
la suficiencia metafórica.

Toda escala poética se inscribe como categoría estética cuando la singularidad que posee su 
fundamentación o extrañeza prueba en su tradición o excepción histórica rasgos únicos que la 
distinguen por su novedad y suficiencia técnica de representación. Según legitimó Bloom, esto 
se debe a ‘un signo de originalidad que nunca acabamos de asimilar, o que se convierte en algo 
tan asumido que permanecemos ciegos a sus características. Dante es el mayor representante 
de la primera posibilidad, y Shakespeare un fenomenal ejemplo de la segunda’.35

Es decir, el valor estético de una poética no parte de un atributo merecido a cualquier 
obra o resolución creativa; sino de aquel arte con registro argumentativo, cuyo valor es-

las fiestas y juegos que los acompañan; hace algunas digresiones muy útiles para la historia de las 
Bellas Artes; remonta al origen de la música y de la gimnástica a la edad en que ‘el hombre grita 
sin ninguna regla y salta de lo mismo’; traza el bosquejo de una historia de la civilización; habla de 
antiguas tradiciones, en las que los Padres de la Iglesia, sin prueba ninguna, creyeron que aludía al 
Viejo Testamento; afirma la existencia de otra vida; recomienda especialmente el amor a la justicia; 
enseña que ‘el último de nuestros cuidados debe ser el de los bienes de la fortuna’ y afirma que para 
la tranquilidad de un Estado ‘no es preciso que los ciudadanos sean unos demasiado ricos y otros 
demasiado pobres, porque el exceso de opulencia acarrea el derecho a la revolución, como el exceso 
de indigencia”. Ver Anexo, fig. 5.
34  Aristóteles, Ética Nicomaquea, Obras Completas de Aristóteles, México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1954, pp. 106-159.
35  Harold Bloom, El canon occidental. La escuela y los libros de todas las épocas, Barcelona: Anagrama, 
1994, p.14.



[32] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

tético explicita diferencialmente un conjunto de obras entre otras de su mismo campo de 
producción, distinguiéndose por su rotundez de contenido, virtuosismo técnico y excelencia 
representativa.

Una poética, además, se reconoce cuando connota una trama sensible a escala única de 
artisticidad, en la que sus trazos peculiares de novedad y valores formales de composición y 
representación caracterizan tanto una semántica cultural como sus modos y técnicas de expre-
sión.36 Lo real maravilloso americano constituye un núcleo excepcional de las universales de la 
cultura latinoamericana. Un elemento clave de esta afirmación parte de su misma declaración 
en el prólogo a El reino de este mundo (1949).37

En este, Carpentier presenta su teoría a partir de un contrapunto con la vanguardia surrea-
lista europea (trucos de prestidigitación tales como la cabeza de un león en la pelvis de una viuda 
vs. el nada mentido sortilegio de las tierras de Haití), así también con la episteme de la pintura en 
el esfuerzo por dibujar una selva (André Masson vs. Lam), y, del mismo modo, con esa pérdida 
de invocación y magia de la danza colectiva que significa el folklore (Europa occidental vs. 
América). Estos precisos y selectos ejemplos en diferentes facetas de las artes corresponsales de 
una teoría aparentemente literaria, más allá de constituirse en un discurso polifónico y macro, 
ya entonces representó una índole de conceptos y métodos distintivos, y recursivos sobre las 
prácticas poéticas, en el que la narración novelística no se apartaba de describir ese segundo 
mundo eidético de las artes. Concluye este prólogo:

Porque es menester advertir que el relato que va a leerse ha sido establecido sobre una do-
cumentación extremadamente rigurosa que no solamente respeta la verdad histórica de los 
acontecimientos, los nombres de personajes —incluso secundarios—, de lugares y hasta calles, 
sino que oculta, bajo su aparente intemporalidad, un minucioso cotejo de fechas y de crono-

36  En este caso los valores cognoscitivos a que nos referimos son la forma, expresión, construcción 
-función y la mímesis, esta última resonancia de una realidad. Acerca de una ampliación sobre este 
tópico, ver Stefan Morawsky, “Los criterios de la evaluación estética”, en Fundamentos de estética, 
Barcelona: Ediciones Península, 1974/1999, pp. 145-176. 
37  Este prólogo tuvo una versión preliminar en el artículo de Carpentier “Lo Real Maravilloso de 
América” en su columna ‘Letra y Solfa’ de El Nacional de Caracas, el 8 de abril de 1948, fecha que 
anuncia la declaración de su teoría y motivo de celebrar en esta ocasión su septuagéismo aniversario, 
si bien comúnmente la crìtica refiere el prólogo de El reino de este mundo de 1949 como el texto inicial. 
La sustentación del prólogo, claro está, explicita y ubica la teoría desde su característica dialógica de 
constatación con los métodos y esfuerzos de la vanguardia artística europea del momento, y otras 
fuentes. Más tarde, ese prólogo continúa su dialéctica exegética en "De lo real maravilloso americano" 
capítulo de su primer libro de ensayo Tientos y diferencias (1964). Para una mayor información sobre 
este preámbulo de la teoría de lo real maravilloso americano ver Alejo Carpentier, Los pasos recobrados. 
Ensayos de teoría y crítica literaria, Prólogo y selección de Alexis Marquez Rodríguez, La Habana: 
Ediciones Unión, 2003, pp. 7-51. Y Alexis Márquez Rodríguez, Ocho veces Alejo Carpentier, Caracas: 
Grijalbo, 1992 (ver dedicatoria autógrafa en Anexo, fig. 6). Alexis Márquez, académico y ensayista 
venezolano, fue considerado por Carpentier su primer y más importante crítico.



[33] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

logías. Y, sin embargo, por la dramática singularidad de los acontecimientos, por la fantástica 
apostura de los personajes que se encontraron, en determinado momento, en la encrucijada 
mágica de la Ciudad del Cabo, todo resulta maravilloso en una historia imposible de situar 
en Europa, y que es tan real, sin embargo, como cualquier suceso ejemplar de los consignados, 
para pedagógica edificación en los manuales escolares. ¿Pero qué es la historia de América 
toda sino una crónica de los real-maravilloso?38

En principio, Lo real maravilloso americano propuso una dominante axiológica que superó 
con creces la encrucijada crítica con la cual se interpretaba la especificidad cultural y artística 
latinoamericana; puesto que su literatura, amén del legado a la novela histórica, resultó consti-
tuirse en un pre-texto de discurso, que se amplió dialécticamente durante treinta y dos años a 
través de un tramado de ensayos, conferencias, entrevistas y otros documentos.39

Por otra parte, la novela, el relato y la ensayística de Lo real maravilloso americano abrieron 
un campo crítico de estudio acerca del valor estético en los procesos de transculturación, que 
trascendió de las fronteras lingüísticas y literarias a los planos filosóficos y de teoría cultural, 
que posteriormente favorecieron los Estudios Culturales, Subalternos, y Postcoloniales, de útil 
referencia para los frentes teórico / metodológicos de las artes en cuanto la revisión post estruc-
turalista de los contextos, la recepción, y la cruzada postmoderna. Al cabo, reiteraba Carpentier, 
que la genésica latina del Occidente no fue pura, baste con repasar cuál fue la hibridación de 
etnias del Mediterráneo europeo en relación con el Mediterráneo de acá: El Caribe.40

38  Alejo Carpentier, El reino de este mundo, (edición facsimilar), La Habana: Editorial Letras Cubanas, 
1949/1999. Obsequio de Lilia Carpentier.
39  La dialéctica de ese corpus discursivo de la teoría de lo real maravillo americano se incrementa 
aún con nuevas investigaciones y la difusión de manuscritos, y otros documentos del novelista, donde 
habría que destacar la labor de la Fundación Alejo Carpentier en la Habana y la Cátedra de Cultura 
Cubana ‘Alejo Carpentier’ de la Universidad Santiago de Compostela, actualmente radicada en la 
Facultad de Humanidades de Lugo, España. Vale citar entre esas publicaciones: Alejo Carpentier, 
Diario (1951-1957) Alejo Carpentier, Introducción de Armando Raggi. Notas del mismo y de Rafael 
Rodríguez, La Habana: Editorial Letras Cubanas, Biblioteca Alejo Carpentier, Fundación Alejo 
Carpentier, 2013; Cartas a Toutouche, Textos introductorios y notas de Graziella Pogolotti y Rafael 
Rodríguez Beltrán, La Habana: Editorial Letras Cubanas, Biblioteca Alejo Carpentier, Fundación 
Alejo Carpentier, 2010. Ana Cairo Ballester, Carpentier y la grandeza mexicana I. Coahuila: Secretaría 
de Educación y Cultura de Coahuila-Gobierno del Estado Coahuila. Cátedra de Cultura Latinoa-
mericana Alejo Carpentier, 2008. Marta Rojas, La maleta perdida, La Habana: Editorial Pablo de la 
Torriente, 2003. Alejo Carpentier, El ocaso de Europa, Prólogo de Graziella Pogolotti, La Habana: 
Fundación Alejo Carpentier, Ediciones ICAIC, 2014. Alejo Carpentier, A puertas abiertas: Textos críticos 
sobre arte español, José Antonio Baujín y Luz Merino (comp.), Santiago de Compostela: Biblioteca 
Cátedra de Cultura Cubana Alejo Carpentier, Universidad Santiago de Compostela, 2004, entre 
otros ya citados anteriormente.
40  En este particular, consultar preferencialmente Alejo Carpentier, “La cultura de los pueblos que 
habitan en las tierras del mar Caribe”, Ensayos, pp. 217 y 226. “Cómo el negro se volvió en criollo”, 



[34] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

En un plano más general, lo real maravilloso americano desacralizó el centrismo de temas 
y escenarios de la experiencia artística del occidente europeo, implicando al unísono un co-
nocimiento único de su historia inclusivo de América, de su rareza de pensamiento, ánima e 
idiosincrasia cultural. En consecuencia, de esta urdimbre mestiza latinoamericana, que tanto 
favoreció a la crítica posvanguardista europea, en particular a la francesa encabezada por Julia 
Kristeva (1941)41, para ampliar con argumentos y destacables ejemplos, la sustentación entonces 
de esa nueva concepción teórica con gran incidencia metodológica y crítica, que fue la teoría 
de la intertextualidad.42 Probablemente, el frente teórico más transitable y ágil para abordar los 
cruces y debates de la coyuntura postmoderna.

Ahora bien, si algún presupuesto o máxima de la teoría de Carpentier fundamenta su escala 
universal, este se debe a su entereza permanente de revelar una concordancia entre los grandes 
mitos civilizatorios con las cosmogonías prehispánicas Sísifo, Prometeo, Ulises, etc., por demás 
extensivo a la cultura popular, a manera de instrucción y saber común. En definitiva, el nivel y 
placer de la teoría y escritura de lo real maravilloso americano supera a través de sus dominan-
tes axiológicas y estéticas los límites estancados de un proyecto continental de emancipación 
cultural rezagado. Esa aparente carga de su enunciación y escritura, explicó alguna vez el autor, 
se debía a su preocupación por elevar la cultura y el conocimiento de los lectores, pues este 
sería el de su sociedad y cultura.

El destacado investigador Isaías Peña Gutiérrez (1943) cuenta a su haber con un exce-
lente texto donde, a partir de un enjundioso y certero análisis de Los pasos perdidos de Alejo 
Carpentier y Cien años de Soledad de Gabriel García Márquez, encausa una argumentación de 
las poéticas que respaldan ambos monumentos literarios en función de la génesis, fundación y 
apocalipsis. Apuntaba el profesor y ensayista:

De ahí en adelante, —la idea recurrente del génesis como perspectiva para volver por los 	
caminos auténticos de América, es muy clara—, Carpentier desarrollará sus demás preocupa-
ciones estéticas —entre ellas la de que todo hombre debe vivir su propia época—, sin olvidar 

Conferencias, La Habana: Editorial Letras Cubanas, 1987, pp. 215-222, y Visión de América, La 
Habana: Editorial Letras Cubanas, 1998, p. 174 (prólogo de Alejandro Cánovas).  
41  Julia Kristeva (1941). Filósofa, teórica de la literatura, psicoanalista, escritora francesa de origen 
búlgaro. Actualmente es académica en la Universidad de Nueva York y en la Universidad de Paris 
VIII. Su campo de desarrollo profesional se extiende a la literatura, lingüística, y la teoría de la 
cultura. Pertenece a la legión del posestructuralismo junto a Roland Barthes y Michael Foucault, 
así como se le debe un reconocimiento por su oficiosa y destacaba labor en el campo de la teoría de 
la intertextualidad. 
42  En atención a la teoría de la intertextualidad, consultar Unión de Escritores y Artistas de Cuba 
(UNEAC), Intertextualité. Francia en el origen de un término y el desarrollo de un concepto, Desiderio 
Navarro (selección, prólogo y traducción), La Habana: Casa de Las Américas - Embajada de Francia 
en Cuba, 1997.



[35] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

jamás el gesto reivindicatorio, repito, de nuestros propios estadios, que el confronta con Eu-
ropa, entre otras cosas, para demostrar que la barbarie de la selva —como la vieron por siglos 
aquellos— no es nada distinta a la civilización euroccidental. Quisimos ser Europa porque 
ellos nos dijeron que éramos distintos a ellos, y ¿para qué serlo, diría Carpentier, si nuestra 
barbarie no era más que la civilización de ellos? Y agrega más adelante la exégesis de Peña 
[…] Y Carpentier nos confiará otra verdad: antes del génesis está el apocalipsis, y después del 
génesis está la fundación.”43

Ese placer de la escritura hacia los lindes de un (pos) proyecto de emancipación cultural 
responde a las apariencias de la representación de las artes y la cultura en y desde la fundación 
de lo real maravilloso, al cabo, registro de ese archivo intertextual que problematiza lo dialógico 
civilizatorio para descifrar los códigos socioculturales y estéticos del arte y la literatura de su 
tiempo…, un tiempo aún en ruta de cifrar sus poéticas.

43  Isaías Peña G., “Carpentier y García Márquez: génesis, fundación y apocalipsis en Los perdidos 
y Cien años de soledad”, en IMAN. Anuario Centro de Promoción Cultural Alejo Carpentier, II (1984-
1985), La Habana: Editorial Letras Cubanas, pp. 261y 263.



[36] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

Anexo

FIGURA 1. Dos mensajes de Lilia Esteban Hierro de Carpentier recibidos por Aurelio Horta en Costa Rica de la 

publicación del libro Las vacaciones de Sísifo, financiado por la Fundación Carpentier y el Instituto Cubano del Libro.



[37] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

FIGURA 2. Izq. portada, der. contraportada, Alejo Carpentier, Cervantes en el alba de hoy, París: Gallimard, 197844. Foto 

Aurelio Horta, Colección del autor. Las figuras siguientes son del autor y los documentos de su colección. 

44 Es conocido que Carpentier pasaba a Lilia sus escritos antes de entregarlos a publicación. En 
esta ocasión, me contó Lilia, él había advertido no mostrárselo para darle una sorpresa, pero ella 
se adelantó a consultarlo y planeó una impresión de 200 ejemplares del mismo. Alejo sorprendido 
por la impresión le encargó obsequiarlo a quienes ella entendiera que les pudiera ser útil. En un 
día de estudio en la Fundación, Lilia me obsequió el ejemplar No.18.



[38] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

FIGURA 3. Programa Ciclo de Conferencias, ‘Grandes Momentos de la Historia del Arte’, Caracas, Fundación Mendoza, 

2-18 de julio de 195745.

45 El ciclo fue impartido en la Sala de Exposiciones de la Fundación Mendoza en Caracas entre el 2 
de mayo al 18 de julio de 1957 por Gastón Diehl (1912-99), profesor de Historia del Arte, escritor, y 
realizador francés discípulo de Henri Focillon (1881-1943); Mariano Picón Salas (1901-65), escritor, 
diplomático y académico venezolano y Alejo Carpentier. 



[39] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

FIGURA 4. Nota autógrafa de Manuel Espinosa, pintor, alumno de Carpentier en Caracas, década de 1950.



[40] Ensayos. Historia y teoría del arte
Vol. XXII, No. 35, julio-diciembre 2018

FIGURA 5. Alejo Carpentier, ‘Notas mecanografiadas de clase sobre La Republica de Platón y el Diálogo de Las Leyes’, 

copia. 



[41] Lo real maravilloso americano: justeza de un concepto en el septuagésimo aniversario de una poética 1949-2019
Aurelio Horta

FIGURA 6. Alexis Márquez, Ocho veces Alejo Carpentier, Caracas: Grijalbo, 1992, Dedicatoria.




